
II Sympozjum Kreacjonistyczne w Polsce
Kraków, 3 grudnia 1995 r.

Kazimierz Jodkowski

Naturalizm 

Naturalizm jest doktryn¹, ¿e w wyjaœnianiu zjawisk nie mo¿na wy-
kraczaæ poza zjawiska i prawa przyrody. Naturalizm metafizyczny g³osi to,
poniewa¿ odrzuca istnienie jakichkolwiek przedmiotów lub zdarzeñ le¿¹cych
poza przyrod¹. 1 "Naturalizm [metodologiczny] nie utrzymuje, ¿e wszystkie
przedmioty s¹ materialne, ale ¿e cokolwiek istnieje, mo¿e zadowalaj¹co byæ
wyjaœnione w terminologii przyrodniczej, to znaczy naukowo. Naturalizm
[metodologiczny] jest faktycznie proklamacj¹ wszechkompetencji czy naj-

     1 Por. nastêpuj¹c¹ definicjê: "Naturalizm w nowszym u¿yciu jest rodzajem
filozoficznego monizmu, wed³ug którego cokolwiek istnieje lub siê zdarza,
jest naturalne w tym sensie, ¿e jest podatne na wyjaœnienie metodami, które
chocia¿ paradygmatycznie uszczegó³owione w naukach przyrodniczych, s¹
ci¹g³e dla wszystkich dziedzin przedmiotów i zdarzeñ. Dlatego naturalizm
polemicznie okreœla siê jako pogl¹d odrzucaj¹cy istnienie lub mo¿liwoœæ
istnienia jakichkolwiek przedmiotów lub zdarzeñ, le¿¹cych w zasadzie poza
zakresem naukowego wyjaœniania" (A. Danto, Naturalism, w: P. Edwards
(ed.), Encyclopedia of Philosophy, The Macmillan Company and the Free
Press, New York - Collier-Macmillan Limited, London 1967, vol. 5, s. 448).

98



wy¿szej kompetencji nauki". 2

Ewolucjonizm ma niew¹tpliwie charakter naturalistyczny. Niektórzy
uwa¿aj¹ nawet, ¿e by³a to istota propozycji Darwina: "du¿a czêœæ konfliktu
w czasach Darwina pochodzi³a z faktu, ¿e istnia³y w efekcie dwa, a nie jeden,
g³ówne systemy poznania historii naturalnej (...) pozytywizm i kreacjonizm.
Pozytywista ogranicza³ poznanie naukowe, które uznawa³ za jedynie po-
prawn¹ formê poznania, do praw przyrody i do procesów obejmuj¹cych wy-
³¹cznie 'drugorzêdne' czyli przyrodnicze przyczyny". 3 "Naturalizm by³ g³ów-
n¹ przes³ank¹ w myœleniu Darwina, a sukces jego teorii mocno popar³
s³usznoœæ naturalizmu, pokazuj¹c ¿e nadnaturalne ujêcie rzekomego projektu
œwiata by³o powierzchowne." 4

Naturalizm metafizyczny ewolucjonizmu
Ewolucjonizm niew¹tpliwie akceptuje metodologiczny naturalizm. Ale

czy tylko? Teistyczni ewolucjoniœci (czy ogólniej: teiœci usi³uj¹cy pogodziæ
wspó³czesn¹ naukê z religi¹) twierdz¹, ¿e naturalizm naukowy ma charakter
metodologiczny, nie metafizyczny. 5 Jednak wypowiedzi czo³owych ewolu-

     2 Wilshire, Metaphysics, w: Encyclopedia Britannica: Macropaedia,
15th ed., 1974, vol. 12, s. 26 (cyt. za: W.R. Bird, The Origin of Species
Revisited. The Theories of Evolution and of Abrupt Appearance, vol. II:
Philosophy of Science, Philosophy of Religion, History, Education, and
Constitutional Issues, Philosophical Library, New York 1989, s. 67).

     3 N. Gillespie, Charles Darwin and the Problem of Creation, University
of Chicago Press, Chicago 1979, s. 3.

     4 D. Oldroyd, Darwinian Impacts: an Introduction to the Darwinian
Revolution, Humanities Press, Atlantic Highlands, N.J. 1980, s. 254.

     5 Charakterystyczna wypowiedŸ: "Pomiêdzy myœl¹ metafizyczno-
teologiczn¹ a sprawdzonymi osi¹gniêciami m.in. kosmologii, antropologii i
biologii nie ma i nie mo¿e byæ sprzecznoœci, poniewa¿ jedne i drugie traktuj¹
wprawdzie o tych samych przedmiotach, ale z ca³kowicie ró¿nych punktów

99



cjonistów rzucaj¹ powa¿ne w¹tpliwoœci, czy pogl¹d ten jest prawdziwy.
Wbrew pokutuj¹cym pogl¹dom, g³ówn¹ "herezj¹" Darwina nie by³a

jego teoria ewolucji, ale filozoficzny materializm. Ewolucjonizm w pierwszej
po³owie XIX wieku by³ szeroko i otwarcie analizowany. Oczywiœcie,
sprzeciwia³a mu siê wiêkszoœæ, ale najwiêksi przyrodnicy przyznawali siê do
niego b¹dŸ przynajmniej rozwa¿ali jego s³usznoœæ. Notatki Darwina
ujawniaj¹, ¿e ¿ywi³ on przekonania, których obawia³ siê ujawniæ: filozoficzny
materializm, postulat i¿ materia jest wszystkim, co istnieje i ¿e wszelkie
umys³owe i duchowe zjawiska s¹ jej wytworami ubocznymi.

widzenia" (Szczepan W. Œlaga, Przedmowa, w: Kazimierz Kloskowski,
Miêdzy ewolucj¹ a kreacj¹, Wydawnictwa Akademii Teologii Katolickiej,
Warszawa 1994, s. 6 [5-9]). Autor tych s³ów najwyraŸniej utrzymuje tzw.
koncepcjê teologii opancerzonego bunkra (bomb-shelter theology), jak j¹
nazwa³ Brian W. Harrison (Bomb-shelter Theology, "Living Tradition", May
1994, No. 52). Harrison uwa¿a, ¿e zbiory twierdzeñ teologicznych i dyscyplin
fizykalno-historycznych krzy¿uj¹ siê, a wiêc ¿e niezgodnoœæ teologii i nauk
przyrodniczych jest rzeczywista. Teologia opancerzonego bunkra prowadzi
do takich ekscesów teologicznych jak koncepcja australijskiego teologa, ks.
Davida M. Coffeya, ¿e zmartwychwstanie Jezusa by³o czysto duchowe i nie
dotyczy³o w ¿adnym stopniu Jego zw³ok, bowiem "Urz¹d Nauczycielski nie
ma ¿adnej kompetencji w sprawach, o których siê wypowiada nauka" (David
M. Coffey, The Resurrection of Jesus and Catholic Orthodoxy, w: Studies in
Faith and Culture, Catholic Institute of Sydney, Sydney 1980, s. 114; cyt.
za Harrison, j.w.) czy anglikañskiego biskupa Birmingham, Hugh Montefiore,
który uwa¿a, ¿e Nowotestamentowe opisy spotkañ z Jezusem nie mog¹ byæ
prawdziwe, gdy¿ nauka nie zezwala na zmartwychwstanie ("Te pojawienia siê
po zmartwychwstaniu [Jezusa] s¹ podobne do paranormalnych doœwiadczeñ
zwanymi czasami 'werydycznymi halucynacjami', jakie maj¹ miejsce krótko
po œmierci ukochanej osoby"; Hugh Montefiore, Confirmation Notebook.
The Content of Christian Belief, s. 24; cyt. za: Ken Ham, The Darwinian
Earthquake, Creation Ex Nihilo 1994, vol. 16, No. 4, s. 30 oraz ten¿e, The
Ultimate End, Acts & Facts June 1993, vol. 22, No. 6 [wersjê polsk¹ tego
ostatniego tekstu Czytelnicy mog¹ przeczytaæ w tym numerze naszego
miesiêcznika na s. 113-117]).

100



"Notatki te dowodz¹, ¿e Darwin interesowa³ siê filozofi¹ i by³
œwiadomy jej implikacji. Wiedzia³, ¿e jego teoria ró¿ni³a siê od innych
doktryn ewolucjonistycznych tym przede wszystkim, ¿e przyjmowa³a
bezkompromisowy materializm filozoficzny. Inni ewolucjoniœci
mówili o si³ach witalnych, kierowanej historii, d¹¿eniu organicznym
i o istotnej nieredukowalnoœci umys³u ¯ u¿ywali pojêæ, jakie trady-
cyjne chrzeœcijañstwo mog³o zaakceptowaæ jako kompromis, gdy¿
dopuszcza³y one, by chrzeœcijañski Bóg dzia³a³ przez ewolucjê za-
miast przez stworzenie. Darwin mówi³ jedynie o przypadkowej zmien-
noœci i doborze naturalnym.

W notatkach tych Darwin stanowczo stosowa³ swoj¹ ma-
terialistyczn¹ teoriê ewolucji do wszystkich zjawisk ¿ycia, w³¹czaj¹c
to, co nazwa³ 'sam¹ twierdz¹' ¯ do ludzkiego umys³u. A jeœli umys³
nie mia³ ¿adnego realnego istnienia poza mózgiem, to czy Bóg móg³
byæ czymœ wiêcej, ni¿ z³udzeniem wymyœlonym przez z³udzenie?...
To przekonanie by³o tak heretyckie, ¿e Darwin opuœci³ je w O po-
wstawaniu gatunków (1859), gdzie zaryzykowa³ jedynie tajemniczy
komentarz, i¿ 'mog³aby ona [ksi¹¿ka] rzuciæ pewne œwiat³o na po-
chodzenie cz³owieka i jego historiê'. 6 Oœmieli³ siê przedstawiæ swoje
przekonania dopiero wówczas, gdy nie móg³ ju¿ ich d³u¿ej utrzymaæ
w ukryciu, w O pochodzeniu cz³owieka (1871) oraz O wyrazie
uczuæ u cz³owieka i zwierz¹t (1872). (...)

Darwin by³ rzeczywiœcie ³agodnym rewolucjonist¹. Nie tylko
opóŸni³ tak d³ugo swoje dzie³o, ale tak¿e pilnie unika³ wszelkich
publicznych wypowiedzi na temat filozoficznych implikacji swojej
teorii". 7

     6 Patrz te¿ Karol Darwin, Dzie³a wybrane, tom IV:  O pochodzeniu
cz³owieka, Pañstwowe Wydawnictwo Rolnicze i Leœne, Warszawa 1959, s.
1.

     7 Stephen Jay Gould, Ever Since Darwin, Pelican, 1977, s. 23-26.

101



Poniewa¿ Darwin pocz¹tkowo ukrywa³ swoje ateistyczne i materia-
listyczne pogl¹dy, jego wspó³czeœni s¹dzili co najwy¿ej, ¿e charakter taki
maj¹ jedynie jego teorie, a nie ich twórca. S¹dzi³ tak na przyk³ad wspó³czesny
Darwinowi Charles Hodge: "Wnioskiem z ca³ej sprawy jest, ¿e zaprzeczenie
projektu w przyrodzie jest potencjalnie negacj¹ Boga. Teoria pana Darwina
zaprzecza jakiemukolwiek projektowi w przyrodzie; dlatego jego teoria jest
potencjalnie ateistyczna ¯ jego teoria, a nie on sam. On wierzy w Stwórcê.
Ale jeœli ten Stwórca, miliony milionów wieków temu, uczyni³ coœ ¯ powo³a³
do istnienia materiê i zarodek ¿ycia ¯ i porzuci³ wówczas Wszechœwiat
samemu sobie, by by³ on kontrolowany przez przypadek i koniecznoœæ, bez
jakiegokolwiek celu czy interwencji b¹dŸ kierownictwa, to potencjalnie równa
siê to Jego nieistnieniu". 8 Hodge stosowa³ tu tzw. argument do projektu, któ-
rego nie nale¿y myliæ z bardzo popularnym argumentem z projektu. Zdaniem
Hodge'a, jeœli Bóg istnieje, to ¿ywe organizmy s¹ rezultatem projektu. Jeœli
wiêc teoria Darwina zaprzecza istnieniu projektu, to zaprzecza tym samym
istnieniu Boga. Zdaniem Hodge'a darwinizm jest ateizmem. 9

Sam Darwin przyzna³, ¿e jego atak na doktrynê stworzenia nie by³
przypadkiem. Jego celem numer jeden by³o pokazanie, i¿ gatunki nie zosta³y
oddzielnie stworzone. By³ to cel wa¿niejszy ni¿ wykazanie, ¿e dobór na-
turalny by³ g³ównym czynnikiem zmiany. 10

Pogl¹dy Darwina w tej sprawie podzielaj¹ najwybitniejsi ewolu-
cjoniœci. Ernst Mayr uwa¿a³, ¿e "istnieje naprawdê jedno przekonanie, jakie
utrzymuj¹ wszyscy prawdziwi darwiniœci, a jest nim odrzucenie krea-

     8 Charles Hodge, What Is Darwinism?, Baker Books 1995, s. 155
(orygina³ ukaza³ siê w 1874 roku).

     9 Por. w tej sprawie Jonathan Wells, Charles Hodge's Critique of
Darwinism: An Historical-Critical Analysis of Concepts Basic to the 19th
Century Debate, Studies in American Religion, vol. 27, The Edwin Mellen
Press, Lewiston, NY 1988.

     10 Por. Darwin, O pochodzeniu..., s. 1-2, 24.

102



cjonizmu. (...) To by³a flaga, wokó³ której siê gromadzili i pod któr¹
maszerowali. (...) Przekonanie, i¿ rozbie¿noœæ œwiata przyrodniczego by³a
rezultatem procesów przyrodniczych, a nie dzie³em Boga, by³o ide¹, która
zgromadzi³a wszystkich tzw. darwinistów, pomimo wystêpuj¹cej wœród nich
niezgody co do innych teorii Darwina". 11

Wed³ug George'a Gaylorda Simpsona "Chocia¿ wiele szczegó³ów
pozostaje do opracowania, to jasne ju¿ jest, ¿e wszystkie obiektywne zjawiska
historii ¿ycia mo¿na wyjaœniæ czynnikami czysto naturalistycznymi albo ¯
u¿ywaj¹c w³aœciwego sensu tego czasami nadu¿ywanego s³owa ¯ ma-
terialistycznymi. £atwo je wyjaœniæ ró¿nicow¹ reprodukcj¹ w populacjach (co
jest g³ównym czynnikiem w nowoczesnej koncepcji doboru naturalnego) i
g³ównie przypadkowym oddzia³ywaniem znanych procesów dziedzicznoœci.
(...) Cz³owiek jest wynikiem pozbawionego celu przyrodniczego procesu,
który nie mia³ go na myœli." 12

Znany ewolucjonista, Richard Dawkins, w swoim niedawno wydanym
po polsku bestsellerze, Œlepy zegarmistrz, pisze, ¿e dopiero Darwin sprawi³,
i¿ dziœ "ateizm jest w pe³ni satysfakcjonuj¹cy intelektualnie". 13 Dotychczas
spostrze¿enie olbrzymiej z³o¿onoœci organizmów biologicznych sk³ania³o
ludzi do wniosku, ¿e musia³ je zaprojektowaæ niezwykle inteligentny Pro-
jektant. Ale padamy ofiar¹ z³udzenia. Do wyjaœnienia, dlaczego takie obiekty
istniej¹, nie jest potrzebna teoria Rozumnego Stwórcy: "Wbrew wszelkim
pozorom jedynym zegarmistrzem w przyrodzie s¹ œlepe si³y fizyczne (...).

     11 Ernst Mayr, One Long Argument: Charles Darwin and the Genesis
of Modern Evolutionary Thought, Harvard University Press, Cambridge,
MA 1991, s. 99.

     12 George Gaylord Simpson, The Meaning of Evolution, rev. ed. 1967,
s. 344-345.

     13 Richard Dawkins, Œlepy zegarmistrz czyli, jak ewolucja dowodzi, ¿e
œwiat nie zosta³ zaplanowany, Biblioteka Myœli Wspó³czesnej, PIW,
Warszawa 1994, s. 28.

103



Dobór naturalny ¯ odkryty przez Darwina œlepy, bezrozumny i automatyczny
proces, o którym wiemy dziœ, ¿e stanowi wyjaœnienie zarówno istnienia, jak
i pozornej celowoœci wszystkich form ¿ycia ¯ dzia³a bez ¿adnego zamys³u.
Nie ma ani rozumu, ani wyobraŸni. Nic nie planuje na przysz³oœæ. Nie tworzy
wizji, nie przewiduje, nie widzi. Jeœli w ogóle mo¿na o nim powiedzieæ, ¿e
odgrywa w przyrodzie rolê zegarmistrza ¯ to jest to œlepy zegarmistrz." 14

"Dobór naturalny to œlepy zegarmistrz ¯ œlepy, bo nie patrzy w przód, nie
planuje konsekwencji, nie ma celu. A mimo to ¿ywe efekty dzia³ania doboru
naturalnego sprawiaj¹ wra¿enie przemyœlanego projektu, jak gdyby
zaplanowa³ je prawdziwy zegarmistrz". 15

Nieprzewidywalnoœæ, niepowtarzalnoœæ, chaotycznoœæ i losowoœæ
procesu ewolucyjnego podkreœla w wielu publikacjach czo³owy wspó³czesny
ewolucjonista, Stephen Jay Gould: Cz³owiek jest "niesamowicie nieprawdo-
podobnym wydarzeniem ewolucyjnym"; 16 jest to "kosmiczny przypadek"; 17

"wielu paleontologów, w tym i ja, widzi obecnie gatunek Homo sapiens jako
maleñk¹ i ca³kowicie nieprzewidywaln¹ ga³¹zkê na bogato uga³êzionym
drzewie ¿ycia ¯ szczêœliwy przypadek ostatniej geologicznej chwili bez
najmniejszej szansy powtórnego pojawienia siê, gdyby to drzewo jeszcze raz
wyrasta³o od nasienia"; 18 "£añcuchy i sieci wydarzeñ historycznych s¹ tak
spl¹tane, tak przepe³nione czynnikami losowymi i chaotycznymi, tak nie-

     14 Tam¿e, s. 27.

     15 Tam¿e, s. 47.

     16 Stephen Jay Gould, Wonderful Life: The Burgess Shale and the
Nature of History, W.W. Norton & Co., New York, NY 1989, s. 291.

     17 Tam¿e, s. 44.

     18 Stephen Jay Gould, artyku³ w Natural History, March 1993, s. 20; ten
ostatni cytat za: Henry M. Morris, Foreword, w: Duane T. Gish, Creation
Scientists Answer Their Critics, Institute for Creation Research, 1993, s. v
[iv-vii].

104



powtarzalne i zawieraj¹ce tyle jednostkowych (i swoiœcie powi¹zanych)
podmiotów, ¿e modele prostego przewidywania i powtarzalnoœci wyników do
nich siê nie stosuj¹"; 19 "H. sapiens jest tylko ma³¹, póŸn¹ ga³¹zk¹ na
ogromnie rozkrzewionym drzewie ¿ycia; niewielkim pêdem, który niemal na
pewno nie pojawi³by siê ponownie, gdybyœmy mogli jeszcze raz zasadziæ
nasienie drzewa ¿ycia". 20 "Jesteœmy tutaj, poniewa¿ pewna osobliwa grupa
ryb mia³a swoist¹ anatomiê p³etw, które mog³y przekszta³ciæ siê w nogi
organizmów l¹dowych; poniewa¿ komety zderzy³y siê z Ziemi¹ i wygubi³y
dinozaury, daj¹c tym samym ssakom szansê, jaka inaczej nie by³aby dla nich
dostêpna (a wiêc dziêkujcie swoim szczêœliwym gwiazdom w dos³ownym
sensie); poniewa¿ Ziemia nigdy ca³kowicie nie zamarz³a podczas epoki
lodowcowej; poniewa¿ niewielki gatunek, jaki wy³oni³ siê w Afryce æwieræ
miliona lat temu, przetrwa³ do dzisiaj nie przebieraj¹c w œrodkach. Mo¿emy
wzdychaæ za "szlachetniejsz¹" odpowiedzi¹ ¯ ale ¿adna taka odpowiedŸ nie
istnieje. Wyjaœnienie to, choæ na pierwszy rzut oka k³opotliwe, jeœli nie
straszne, ostatecznie niesie ze sob¹ uwolnienie i dodaje ducha". 21 

Podobne idee znaleŸæ mo¿na w ksi¹¿ce W³adys³awa J.H. Kunickiego-
Goldfingera, której tytu³ mówi, ¿e cz³owiek z punktu widzenia teorii ewolucji
jest bytem "znik¹d donik¹d". Jak to siê ma do twierdzeñ chrzeœcijañstwa, ¿e
Bóg zna³ imiona zbawionych jeszcze "przed za³o¿eniem œwiata" (nie jesteœmy
znik¹d) i ¿e "w domu Ojca jest mieszkañ wiele" (nie pod¹¿amy donik¹d)?
Przyroda bêd¹ce "stwórc¹" cz³owieka jest œlepa, co jest wyraŸnie niezgodne
z jakimkolwiek œwiadomym i celowym dzia³aniem rozumnego projektanta:

     19 Stephen Jay Gould, Ewolucja ¿ycia na Ziemi, Œwiat Nauki, Grudzieñ
1994, nr 12 (40), s. 61 [61-68].

     20 Tam¿e, s. 68.

     21 Cyt. za: Ravi Zacharias, Can Man Live Without God, Word Pub.,
Dallas 1994, s. 31.

105



"Rozwój ewolucyjny form ¿ywych jest œlepy i nie przebiega wedle ¿adnego
programu"; 22 "Jego [Darwina] teoria doboru naturalnego, dzia³aj¹cego przede
wszystkim na znikome, sumuj¹ce siê zmiany, zak³ada przypadkowoœæ ewo-
lucji, bêd¹cej rezultatem przypadkowych licznych zdarzeñ"; 23 "Ewolucja nie
ma ¿adnego programu. Jest ona œlepa, nawet jeœli mo¿liwe jest wyœledzenie
jakiegoœ kierunku procesu ewolucyjnego. Kierunek ewolucji, jeœli istnieje,
wynika bowiem nie z programu, lecz z sumowania losowych ograniczeñ
dotycz¹cych realizacji ka¿dego kolejnego ewolucyjnego etapu"; 24 "Ewolucja
jest owocem przypadkowych dziedzicznych, znikomych co do natê¿enia
zmian oraz naturalnej selekcji, w sposób naturalny i te¿ przypadkowy us-
talaj¹cej pewne prawdopodobieñstwo doskonalenia wci¹¿ nowych form.
Proces ten jest z koniecznoœci bardzo powolny, bêd¹c kumulacj¹ przy-
padkowych zmian, jakie niekiedy ¯ tak¿e przez przypadek ¯ mog¹ siê
okazywaæ korzystne"; 25 "Ssaki, których przedstawicielem nas najbardziej
interesuj¹cym jest cz³owiek, pojawi³y siê jako wynik serii przypadków bardzo
póŸno w ewolucji. Nic nie przemawia za tym, by by³a jakakolwiek ko-
niecznoœæ ich pojawienia siê. Gdyby seria przypadków prowadz¹ca do ich
powstania, nie zdarzy³a siê, pewno nie by³oby ich na Ziemi"; 26 "Los zdarzy³,
¿e Wszechœwiat ma takie, a nie inne w³aœciwoœci (...). Losowi te¿ za-
wdziêczamy, ¿e na tej planecie od blisko 4 miliardów lat panuj¹ warunki
umo¿liwiaj¹ce powstanie i ewolucjê ¿ycia." 27

     22 W³adys³aw J.H. Kunicki-Goldfinger, Znik¹d donik¹d, Biblioteka Myœli
Wspó³czesnej, PIW, Warszawa 1993, s. 50.

     23 Tam¿e, s. 63.

     24 Tam¿e, s. 85-86.

     25 Tam¿e, s. 187.

     26 Tam¿e, s. 202.

     27 Tam¿e, s. 203.

106



Jacques Monod: "Tylko przypadek le¿y u Ÿród³a ka¿dej zmiany
wszystkich istot ¿yj¹cych w biosferze. Czysty przypadek, zupe³nie wolny,
lecz œlepy". 28 "Zimna i surowa, nie proponuj¹ca ¿adnego wyjaœnienia, ale
narzucaj¹ca ascetyczne wyrzeczenie siê wszelkiej innej duchowej strawy, idea
ta nie usunê³a trwogi, ale pogorszy³a sytuacjê. Za jednym posuniêciem chcia³a
usun¹æ tradycjê stu tysiêcy lat, która wtopi³a siê w ludzk¹ naturê. Stanowi³a
koniec dla staro¿ytnego animistycznego przymierza miêdzy cz³owiekiem a
przyrod¹, nie pozostawiaj¹c niczego na miejscu tego cennego zwi¹zku, jak
tylko trwo¿liwe poszukiwanie w zamro¿onym wszechœwiecie samotnoœci. Bez
¿adnego poparcia, jedynie z pewn¹ purytañsk¹ arogancj¹, jak taka idea mog³a
zdobyæ akceptacjê? Nie zdoby³a jej w przesz³oœci, ani obecnie. Wymusi³a ona
jednak uznanie; ale tylko z powodu swoich kolosalnych osi¹gniêæ. (...) jak
pocz¹tkowy 'wybór' w biologicznej ewolucji gatunku mo¿e byæ wi¹¿¹cy na
ca³¹ jego przysz³oœæ, tak wybór praktyki naukowej, nieœwiadomy wybór na
pocz¹tku, uruchomi³ ewolucjê kultury na jednokierunkowej drodze; na trasie,
któr¹ dziewiêtnastowieczny scjentyzm uwa¿a³ za prowadz¹c¹ wzwy¿ do
empirejskiego szczytu dla rodzaju ludzkiego, podczas gdy my widzimy przed
sob¹ otwieraj¹c¹ siê otch³añ ciemnoœci." 29

Równie¿ Steven D. Schafersman zwraca uwagê, ¿e historia ewolu-
cyjna cz³owieka przepe³niona jest strachem przed wrogim wszechœwiatem,
brakiem sensu i oczekiwaniem œmierci. 30 

     28 Jacques Monod, Chance and Necessity, Collins, London 1972, s. 110
(cyt. za: Michael Denton, Evolution: A Theory in Crisis, Adler and Adler,
Bethesda, Maryland 1986, s. 43).

     29 Monod, Chance..., s. 170.

     30 Por. Steven D. Schafersman, Fossils, Stratigraphy, and Evolution:
Consideration of a Creationist Argument, w: Laurie R. Godfrey (ed.),
Scientists Confront Creationism, W.W. Norton and Company, New York
¯ London 1983, s. 243 [219-244].

107



William B. Provine (profesor biologii na Cornell University): "Kiedy
Darwin wydedukowa³ teoriê doboru naturalnego do wyjaœnienia adaptacji, w
których poprzednio widzia³ dzie³o r¹k Bo¿ych, to wiedzia³, ¿e pope³nia
kulturowe morderstwo. Od razu zrozumia³, ¿e jeœli dobór naturalny wyjaœni³
adaptacje i ewolucja przez dziedziczenie jest prawdziwa, to argument z
projektu jest martwy i wszystko, co siê z nim wi¹¿e, mianowicie istnienie
osobowego Boga, wolna wola, ¿ycie po œmierci, niezmienne prawa moralne
i ostateczny sens ¿ycia. Bezpoœrednie reakcje na ksi¹¿kê Darwina O po-
wstawaniu gatunków ujawniaj¹, oprócz przychylnych odpowiedzi od
wzglêdnie niewielu uczonych, zrozumia³y lêk i odrazê, które nigdy nie znik³y
w zachodniej kulturze". 31 "Jeœli naprawdê akceptujesz ewolucjê poprzez
dobór naturalny, mówi Provine, wkrótce zetkniesz siê twarz¹ w twarz ze
zbiorem implikacji, które podminowuj¹ fundamentalne za³o¿enia zachodniej
cywilizacji: 

! Nie istniej¹ bogowie ani si³y celowe w przyrodzie.
! Nie istniej¹ wewnêtrzne moralne lub etyczne prawa, kieruj¹ce

ludzkim spo³eczeñstwem.
! Ludzkie istoty s¹ z³o¿onymi maszynami, które staj¹ siê istotami

etycznymi poprzez dziedziczenie i wp³ywy œrodowiska, przy czym
œrodowisko odgrywa nieco mniejsz¹ rolê, ni¿ to siê powszechnie
przypuszcza.

! Nie istnieje wolna wola w tradycyjnym sensie zdolnoœci do
dokonywania nieprzewidywalnych wyborów.

! Kiedy umieramy, to umieramy ¯ ostatecznie, ca³kowicie i na
zawsze." 32

     31 Cyt. za: John Marks Templeton (ed.), Evidence of Purpose: Scientists
Discover the Creator, Continuum, New York 1994, s. 30.

     32 George Liles, The Faith of an Atheist, "MD" magazine, March 1994, s.
60.

108



Zdaniem Provine'a nowoczesna nauka prowadzi bezpoœrednio do ateizmu,
tylko ¿e nie nale¿y tego zbyt szeroko rozg³aszaæ. 33 

Douglas Futuyma: "Niektórzy wzdragaj¹ siê przed wnioskiem, ¿e ga-
tunek ludzki nie zosta³ zaprojektowany, nie ma ¿adnego celu i jest wytworem
jedynie mechanicznych mechanizmów ¯ ale to w³aœnie wydaje siê byæ
przes³aniem ewolucjonizmu". 34 

Z³udna jest nadzieja niektórych teistycznych ewolucjonistów, ¿e
proces ewolucji mo¿na jakoœ wi¹zaæ z ide¹ kierowania go przez jak¹œ istotê
nadprzyrodzon¹. 35 Koryfeusze ewolucjonizmu na pewno nie mówi¹ o takiej
ewolucji. "Nale¿y wyrzuciæ z nauki kosmiczn¹ teleologiê. (...) Nie myœlê, by
istnia³ choæ jeden wspó³czesny uczony, który by nadal w ni¹ wierzy³". 36 John
Maddox, redaktor "Nature", wyraŸnie nadzieje te rozwiewa: "Nauka jako
swoj¹ ogóln¹ hipotezê robocz¹ przyjmuje, i¿ wszelkie uk³ady (w fizyce i
biologii) zawieraj¹ sk³adniki i si³y swojej w³asnej ewolucji". 37 

     33 WypowiedŸ Provine'a: "Zastanówmy siê nad nastêpuj¹c¹ fantazj¹:
Narodowa Akademia Nauk publikuje swoje stanowisko w sprawie nauki i
religii stwierdzaj¹ce, ¿e nowoczesna nauka prowadzi bezpoœrednio do
ateizmu. Co by siê sta³o z jej funduszami?" (cyt. za: Philip E. Johnson,
Reason in the Balance, InterVarsity Press, Downers Grove, Ill. 1995, s. 189).

     34 Douglas Futuyma, Science on Trial: The Case for Evolution,
Pantheon Books, New York 1983, s. 12-13.

     35 Patrz np. wypowiedŸ Kloskowskiego (Miêdzy..., s. 114).

     36 Ernst Mayr, Ideological Resistance, s. 131 (cyt. za: Templeton (ed.),
Evidence..., s. 26).

     37 John Maddox, Defending science against anti-science, "Nature", March
17, 1994, vol. 368, s. 185.

109



Podobnie Darlington: "Olbrzymi¹ tajemnic¹ ewolucjonistyczn¹ jest,
jak materia powsta³a i ewoluowa³a, dlaczego ma ona obecn¹ postaæ we
Wszechœwiecie i na Ziemi, oraz dlaczego mo¿e formowaæ siê do postaci
z³o¿onych i o¿ywionych zbiorów cz¹steczek. Zdolnoœæ ta tkwi wewn¹trz
materii, jak wiemy, w jej organizacji i energii. Podstawowym uogólnieniem
ewolucyjnym jest to, ¿e ¿aden zewnêtrzny czynnik nie na³o¿y³ ¿ycia na
materiê. Materia przyjmuje formy takie, jakie przyjmuje, poniewa¿ posiada
wewnêtrzn¹ zdolnoœæ do tego. (...) Jednym z najokazalszych i tajemniczych
faktów, dotycz¹cych naszego Wszechœwiata, jest to, ¿e istnieje w nim taka
materia, która ma zdolnoœæ kszta³towania siebie do postaci najbardziej
z³o¿onych wzorców ¿ycia. Nie chcê przez to sugerowaæ istnienia si³y witalnej,
entelechii czy uniwersalnej inteligencji, ale tylko stwierdzam pewien atrybut
materii, reprezentowanej przez znane nam atomy i cz¹steczki (...). Nie roz-
wi¹zuje siê tej tajemnicy wymyœlaj¹c mistyczne wyjaœnienia przy u¿yciu
naszych niedoskona³ych mózgów". 38 Istotnym znaczeniem u¿ywanego przez
uczonych s³owa "ewolucja" jest to, ¿e jest to proces nieukierunkowany, po-
zbawiony celu. 39

Skoro spontaniczne powstanie ¿ycia jest ma³o prawdopodobne, i skoro
Bóg nie dzia³a w przyrodzie, to mo¿e dlatego A.R. Peacocke "argumentowa³
(...), i¿ Bóg móg³  (...) stworzyæ nieskoñczenie wiele wszechœwiatów, ufaj¹c,
¿e przynajmniej niektóre (...) bêd¹ zawiera³y ¿ycie tylko przez przypadek"? 40

     38 P.J. Darlington, Evolution for Naturalists, J.W. 1980, s. 15, 233 (cyt.
za: John Woodmorappe, An Anthology of Matters Significant to Creationism
and Diluviology Report 2, Creation Research Society Quarterly 1982, vol. 18,
s. 205 [201-224]).

     39 Por. Phillip E. Johnson, Regu³y rozumowania darwinizmu, "Na
Pocz¹tku..." 1995, nr 8, s. 177 [170-189].

     40 John Leslie, Universes, Routledge and Kegan Paul, London and New
York 1989, s. 181 (cyt. za: Duncan MacIntosh, Could God Have Made the
Big Bang? (On Theistic Counterfactuals), "Dialogue" 1994, vol. 33, s. 16-17

110



Czy z ewolucjonizmem mo¿na po³¹czyæ filozofiê teistyczn¹? 
Teistyczni ewolucjoniœci twierdz¹, ¿e procesowi ewolucyjnemu mo¿na

nadaæ charakter teistyczny, ¿e teoriê ewolucji mo¿na skojarzyæ z ca³kowicie
odmienn¹ filozofi¹, z nadnaturalizmem metafizycznym. Przynajmniej wer-
balnie da siê to zrobiæ. Zdania "Bóg zsy³a deszcz" i "si³a przyci¹gania ziemi
i kropelek deszczu powoduje ruch spadaj¹cy tych kropelek" nie s¹ sprzeczne.
Jednak uznanie, ¿e mechanizmy ewolucji s¹ sposobem aktywnoœci stwórczej
Boga, wydaje siê trudne do przyjêcia z kilku powodów. Po pierwsze, Bóg w
tym ujêciu jawi siê jako gigantyczny oszust, gdy¿ "dba o to, by Jego in-
terwencje zawsze przypomina³y dzia³ania, jakich mo¿na by siê spodziewaæ
po ewolucji wskutek doboru naturalnego". 41 Po drugie, do³¹czanie do na-
turalistycznych wyjaœnieñ hipotezy o "tkwi¹cym" za nimi Bogu jest zbêdne,
skoro wszystko daje siê wyjaœniæ naturalistycznie (zastosowanie brzytwy
Ockhama: Bóg w schemacie naturalistycznego teistycznego ewolucjonizmu
jest bytem ponad koniecznoœæ). A jeœli nawet machnie siê rêk¹ na te trudnoœci,
to i tak teizm, jaki otrzymujemy, nie jest teizmem chrzeœcijañskim. Pe³na
naturalistyczna akceptacja rzeczywistoœci wydaje siê byæ nie do pogodzenia
z istot¹ wierzeñ chrzeœcijañskich. Mo¿na od biedy wierzyæ  w Boga i na-
turalistycznie wyjaœniaæ pochodzenie ¿ycia, poszczególnych gatunków i
cz³owieka, ale czy pozostaj¹c chrzeœcijaninem mo¿na wyjaœniaæ takie

[3-20]).

     41 Dawkins, Œlepy..., s. 491. Podobne argumenty wysuwali tak¿e inni
antykreacjoniœci:

"Dlaczego Bóg mia³by stwarzaæ wzorzec, który wydaje siê byæ wy-
nikiem ewolucji?" (J. Cracraft, Systematics, Comparative Biology, and the
Case against Creationism, w: Godfrey (ed.), Scientists..., s. 174 [163-191]);

"czy Stwórca próbuje oszukaæ nas, byœmy uwierzyli w ewolucjê?"
(Futuyma, Science..., s. 199);

"Czy staliœmy siê ofiarami Boskiego praktycznego ¿artu?" (Steven M.
Stanley, The New Evolutionary Timetable: Fossils, Genes, and the Origin
of Species, Basic Books. In., Publishers, New York 1981, s. 176).

111



wydarzenia jak dziewicze poczêcie, rozmno¿enie chleba, zmartwychwstanie,
wniebowst¹pienie i wiele innych opisanych w Nowym Testamencie? Nie ma
jakoœciowej ró¿nicy miêdzy wykluczaniem wyjaœnieñ naturalistycznych w
zastosowaniu do wydarzeñ opisanych w Nowym Testamencie, a wyklu-
czaniem ich tak¿e w zastosowaniu do niektórych wydarzeñ ze Starego
Testamentu, zw³aszcza z pierwszych rozdzia³ów Ksiêgi Rodzaju. Jest to tylko
ró¿nica iloœciowa.

Jeœli za ka¿de wydarzenie, jak chc¹ naturalistyczni teistyczni ewo-
lucjoniœci, odpowiada Bóg, to znika jakakolwiek autonomia œwiata, a pewne
opisy w Nowym Testamencie œwiadcz¹ o tej autonomii (np. Jezus musia³
uciszaæ morze). Nie ma te¿ ró¿nicy miêdzy zdarzeniami zwyk³ymi i cudami,
bo wszystkie s¹ cudami (po co wiêc Jezus czyni³ cuda, skoro ka¿de wy-
darzenie jest cudem?). Bóg odpowiada te¿ bezpoœrednio za ka¿de z³o, za
ka¿d¹ tragediê, jakie siê przydarzaj¹ milionom ludzi.

Ujêcie naturalistycznego ewolucjonizmu teistycznego jest we-
wnêtrznie spójne, jeœli odrzuca przypadkowoœæ procesów ewolucyjnych, jeœli
przypadek, o którym mówi siê w teorii ewolucji, jest tylko wynikiem nie-
znajomoœci przez cz³owieka wszystkich niezliczonych przyczyn dzia³aj¹cych
w tym procesie. Wad¹ zaœ jest kwestionowanie podstawowego twierdzenia
teorii ewolucji ¯ tezy o istotnej roli przypadku w ewolucji. Jednak zwykle
teistyczni ewolucjoniœci, chc¹c pozostaæ w zgodzie ze wspó³czesnym stanem
nauk przyrodniczych, zgadzaj¹ siê, ¿e przypadkowoœæ procesów ewolu-
cyjnych nie jest z³udzeniem. Wówczas ich stanowisko staje siê wewnêtrznie
sprzeczne ¯ rozumne stwarzanie, jakim ma byæ ewolucja, nie mo¿e mieæ
charakteru przypadkowego, przypadek bowiem jest zaprzeczeniem rozum-
nego i skierowanego na cel œwiadomego dzia³ania Stwórcy.

Z tych racji i w œwietle wypowiedzi wybitnych ewolucjonistów wy-
daje siê w¹tpliwe, by teoriê ewolucji ³atwo mo¿na by³o "pod³¹czyæ" do
ca³kowicie odmiennego œwiatopogl¹du. Takie ujêcie, jakie widzimy u

112



teistycznych ewolucjonistów, wydaje siê byæ reminiscencj¹ pogl¹dów
pozytywistycznych czy pozytywizuj¹cych, wed³ug których filozofia jest
czymœ przynajmniej nieistotnym dla nauki. Pierwszy krok w kierunku
rehabilitacji metafizyki uczyni³ Popper, uznaj¹c j¹ w latach 1930-tych nie
tylko za sensown¹, ale i za Ÿród³o heurystycznych pomys³ów. W ci¹gu
nastêpnych kilkudziesiêciu lat proces wi¹zania metafizyki z nauk¹ siê pog³êbi³
i tacy filozofowie jak Imre Lakatos czy Thomas S. Kuhn uznaj¹ ju¿ me-
tafizykê za element integralny samej nauki (modele ontologiczne i wartoœci
w macierzy dyscypliny naukowej Kuhna oraz trwa³y rdzeñ w koncepcji
Lakatosa). Jeœli najwybitniejsi ewolucjoniœci uznaj¹ naturalizm metafizyczny
za filozofiê teorii ewolucji, to zabieg powi¹zania tej ostatniej z ca³kowicie
odmiennym filozoficznym punktem widzenia prawdopodobnie nie jest tak
prosty, jak siê to wydaje teistycznym ewolucjonistom.

Kazimierz Jodkowski
***************************************************************

“Na Pocz¹tku...” kwiecieñ 1994, t. IV, nr 4B (71), s. 98-113. 

113


